



#### НОВОСТИ ЕПАРХИИ

# «Стяжайте детский дух!..»

...если не обратитесь и не будете как дети, не войдете в Царство Небесное (Мф. 18, 3)

20 августа в Центральной городской библиотеке им. В.М. Шукшина прошел кинофестиваль «Храм глазами детей», состоявшийся при поддержке Конкурса малых грантов «Православная инициатива – 2022». Праздник детского кино стал финальным этапом одноименного проекта, разработанного и претворенного в жизнь отделом религиозного образования и катехизации Бийской епархии на базе Успенского кафедрального собора.



Главные участники кинофестиваля - дети. Библиотека им. В.М. Шукшина. Бийск. 20 августа 2022 г.

В этот день читальный зал «Шукшинки» был до отказа заполнен участниками проекта и многочисленными поклонниками их творчества. Не оставил без внимания столь представительное и долгожданное мероприятие и глава Бийской епархии, епископ Бийский и Белокурихинский Серафим, который обратился к присутствующим с приветственным словом:

– Перед организаторами фестиваля стояла непростая задача, поскольку оценить отношение человека к храму на земле невозможно. Ему будет дана оценка на Небесах Самим Богом. Мы можем лишь сравнивать сценарии, актерскую игру, операторскую работу, особенности монтажа и качество озвучки. Но главное, как мне видится, здесь в другом. Смысл реализованного в нашей епархии проекта отражен в его названии: «Храм глазами детей». В отличие от многих информационных продуктов, активно тиражируемых сегодня, в этих небольших, по сути, детских фильмах сказана правда. Спаситель мира повелевает

тем, кто ищет Царство Божие, быть, как дети: «...истинно говорю вам, если не обратитесь и не будете как дети, не войдете в Царство Небесное» (Мф. 18, 3). Господь требует от взрослых не возвращения в детство, Он призывает подражать детям. В их незлобии, простоте и правде. Почему? Потому что детские сердца чисты, не запятнаны грехом, как наши. Ребенок, как видит чистым оком, так и говорит, не задумываясь о собственной выгоде. Этим незамутненным, простым детским взглядом на серьезные и важные вещи и ценны созданные участниками проекта фильмы.

О целях, стоявших перед дружной командой кинотворцев, участникам фестиваля рассказала руководитель проекта Ирина Петрова:

– Для каждого фильма был написан свой сюжет, но есть в них и объединяющее начало: неотделимая от истории города и страны история храмов, о которой узнают и которой с радостью делятся со зрителями ребята. Ровесникам и взрослым людям они

стремились показать, насколько православный храм необходим современному человеку. Важно было рассказать о храмах просто и кратко, при этом глубоко и правдиво. Большое количество просмотров и положительные отзывы на фильмы говорят об успешности проекта и достижении поставленных целей.

Программа кинофестиваля была достаточно насыщенной: просмотры фильмов, интервью с детьмиучастниками, подготовленные ими творческие номера, поздравления со стороны партнеров проекта, педагогов и родителей.

Некоторые из родителей снимались вместе со своими детьми. Анастасия Жданова, мама воспитанников воскресной школы Казанского храма Савелия и Софии, поделилась своими впечатлениями:

– Когда нас с детьми пригласили на съемку фильма «Храм глазами детей», мы с радостью согласились. Профессиональный съемочный процесс, постановка жестов, голоса – всё это требовало от детей особого внимания и труда, хотя от шестиминутного просмотра остается впечатление легкости и простоты. В ходе съемок мы узнали множество исторических фактов и тайн. А работа в настоящей студии звукозаписи стала исполнением детской мечты. Спасибо за увлекательное и запоминающееся путешествие в мир кино!

В финале кинофестиваля были объявлены его итоги. С 14 августа все фильмы были размещены на сайте Бийской епархии и в социальной группе

«Жизнь Бийской Епархии». За эти дни общее количество просмотров составило более 12 тысяч. Именно зрители и определили призовые места участников: 3 место — вокально-хоровой ансамбль «Радость» храма Покрова Божией Матери (БПО «Сибприбормаш»), руководитель О. Самарина; 2 место — воскресная школа Успенского кафедрального собора, руководитель Т. Панина; 1 место — воскресная школа «Лучики» храма Казанской иконы Божией Матери, руководитель М. Изотова. Гран-при кинофестиваля вручен учащимся воскресной школы «Радость моя» храма Покрова Пресвятой Богородицы Свято-Макарьевской мужской монашеской общины, руководитель Е. Казанина.

Итак, на радость участникам кинофестиваля все дети объявлены победителями. Победил их взгляд, победила простота и правда.

«Дети — это Царствие Божие на земле. Если бы нас вели дети, то мы давно уже пришли бы в Божие Царство, — писал архимандрит Сербской Православной Церкви, преподобный Иустин (Попович). — Но не дастся нам Царство, пока ведут нас книжники и буквоеды. Если бы не было детей, то нас давно бы уже поглотила могила. Дети нас оправдывают пред Богом... Стяжайте детский дух в себе, ведь только он взыскует Духа Отчего...»

Иван Литвинов Фотографии Сергей Доровских



Выступление вокально-хорового ансамбля «Радость» храма Покрова Божией Матери (БПО «Сибприбормаш»). Библиотека им. В.М. Шукшина. Бийск. 20 августа 2022 г.



Епископ Бийский Серафим вручает диплом III степени руководителю вокально-хорового ансамбля «Радость» Оксане Самариной. Библиотека им. В.М. Шукшина. Бийск. 20 августа 2022 г.



Организаторы и участники кинофестиваля «Храм глазами детей». Библиотека им. В.М. Шукшина. Бийск. 20 августа 2022 г.

#### РЕЛИГИОЗНОЕ ОБРАЗОВАНИЕ

## Храм глазами детей

Как часто мы ходим в храм? Каждое воскресенье? По праздникам? Когда совсем туго станет — свечку поставить? А когда мы там бываем, кого видим? В большинстве своем людей в возрасте, усталых согбенных старушек. Бывает, забегают «проезжане», вечно спешащие, боящиеся отстать от своей группы, спрашивающие второпях, куда поставить свечу за здравие...

А как часто мы видим в храме детей, и как они ведут себя в доме Божием? По собственному ли желанию находятся здесь?

По новым государственным стандартам в школах страны в программу введены два особых предмета: основы религиозных культур и светской этики (4 класс) и основы духовно-нравственной культуры народов России (5 класс). Курсы эти ознакомительные. И так как школа светская, ключевое слово в их названии — культура (совокупность материальных и духовных ценностей, созданных человеком). И если в курсе ОДНКНР мы рассказываем детям обо всех вероисповеданиях, то для четвероклассников их родители выбирают отдельный модуль ОРКСЭ. В Бийском районе в большинстве школ изучают основы православной культуры. Курс содержит тридцать уроков. От темы «Россия—наша Родина» до темы «Защита Отечества». Есть среди них «Храм» и «Икона».

Хорошо, если в населенном пункте, где есть школа, есть и храм, и педагог совместно с помощником настоятеля проводит там уроки-экскурсии для школьников. Но все мы когда-то учились в школе и знаем, как детям порой не хочется выслушивать информацию из уст взрослого человека. Вот если бы кто-то из сверстников иногда проводил урок в привычной для них форме и говорил с ними доступным языком!..

Сегодня у нас такая возможность появилась. Мне и моим коллегам предоставил ее цикл короткометражных фильмов о храмах города Бийска, созданных благодаря реализации в нашей епархии проекта «Храм глазами детей». Он осуществлен при поддержке Конкурса малых грантов «Православная инициатива — 2022». Прошлый выпуск журнала «Бийские епархиальные ведомости» подробно писал об этом в статье «Дорога к храму». Фильмы этого цикла — прекрасное дополнение к материалу учебника. Их четыре. Какие они интересные и какие разные!

Фильм первый — «Успенский собор». У меня особое отношение к этому храму: в нем крестили моего сына. Дети поочередно рассказывают историю собора, дают подробную информацию об иконах, находящихся в нем. Вместе с ними мы идем по улочкам старого Бийска, по которым не один



Татьяна Сизинцева

десяток лет прокладывали свой путь к храму наши предки.

Фильм второй — «Казанский храм». Вместе с ребятами мы отправляемся в увлекательное путешествие по Архиерейскому подворью. Дети признаются, что когда ходишь по его зданиям, хочется вести себя по-другому: побольше молчать. То, как воспитанники приходской школы ведут себя в храме, конечно же, послужит примером для ребят, никогда не бывавших в церкви. После просмотра фильма у них точно не возникнет вопроса, куда и как ставить свечу.

Фильм третий – «Храм Покрова Божией Матери (ПО "Сибприбормаш")». Он начинается с великолепного пения участниц вокального хорового ансамбля «Радость». Это самый необычный храм.

Даже невоцерковленных людей привлекает красивейший Александровский парк, куда приходят целыми семьями. Храм изначально создавался как духовно-просветительный центр. А какие в нем скульптуры – творения рук скульптора Сергея Исакова! Это тема для отдельного большого разговора.

Фильм четвертый — «Храм Покрова Божией Матери в Заречье». Игра — важнейшая часть жизни любого ребенка. С первых кадров внимание зрителей обращено на ребят, веселящихся на детской площадке, заботливо оборудованной возле храма. И вдруг назревает конфликт, в ходе разрешения которого дети отвечают на непростые для себя вопросы: зачем люди ходят в храм и почему нужно в нем вести себя тихо и спокойно. «Я понял, почему в храме нужно вести себя хорошо, — потому что здесь создается защита для всего мира. И этому нужно помогать, не шуметь и тоже молиться!» «А если каждый из нас будет хорошо молиться, то жизнь будет замечательная», — делают выводы дети.

Посмотрев несколько раз эти фильмы, я сбросила ссылки для их просмотра своим многочисленным коллегам, знакомым и родственникам. Не буду приводить варианты посыпавшихся в ответ «лайков», приведу лишь отзыв учителя из Целинного района Елены Валерьевны Бойко: «Очень хороший

проект! Молодцы ребятишки, и смонтировано качественно». А моя сноха, живущая в другом городе, просто сказала: «Я обязательно приеду, чтобы побывать в этих храмах!»

А еще хочется высказать слова признательности в адрес команды неравнодушных людей, которые принимали участие в создании фильмов. Это консультанты: протоиерей Александр Петров, протоиерей Валерий Замятин, иерей Евгений Капп, иеромонах Макарий Михалев, кандидат исторических наук Павел Коваленко; директор картин, руководитель епархиального отдела религиозного образования и катехизации Ирина Петрова; сценарист Татьяна Панина; режиссер Александра Бережных; оператор, звукооператор и монтажер Сергей Доровских. Отдельные слова благодарности - педагогам, занимающимся с детьми в воскресных школах. Работа всех этих людей осталась за кадром, но сколько же ими вложено труда, потрачено времени и сил! На выходе – цикл замечательных фильмов о храмах. Я уверена, что он будет активно использоваться на уроках ОРКСЭ и ОДНКНР не только на территории нашей Бийской епархии, но и далеко за ее пределами.

Татьяна Сизинцева, учитель Сростинской СОШ им. В.М. Шукшина



Режиссер фильма о зареченском Покровском храме Александра Бережных и оператор Сергей Доровских за съемочным процессом. 24 июля 2022 г.

#### ДУХОВНАЯ ЖИЗНЬ

#### Сергей Аснис

# **Записки крестоходца** Продолжение. Начало в № 6-7, 2022

#### 2. «Радуйся, скорбь нашу в радость претворяющая...» От Катунского до Линевского.

Первую остановку за городом крестоходцы сделали, расположившись на привал в тени придорожных деревьев. Забегая вперед, скажу, что в течение всего крестного хода мы ежедневно шли по несколько часов в первой половине дня, два-три раза останавливаясь для получасового отдыха. Во второй половине дня прибывали на стоянку в населенный пункт, а с утра выходили из него и шли дальше.

Всего крестоходцы посетили девять действующих храмов, включая Бийский Успенский собор и Коробейниковский монастырь, и один строящийся. Наш путь пролегал по территории трех округов Бийской епархии: градо-Бийского, Смоленского и Петропавловского, и лишь на заключительном этапе он прошел по территории Рубцовской епархии, в которую входит Богородице-Казанский Коробейниковский мужской монастырь.

Отрадно, что везде, где останавливался крестный ход, нас встречали как дорогих и долгожданных гостей! На приходах организовывали трапезы для крестоходцев и даже баню! На ночлег располагались палаточным лагерем вокруг храмов.

Первой на нашем пути оказалась церковь святителя Николая Чудотворца села Катунское Смоленского района. Село находится на левом берегу реки Катуни в самом нижнем ее течении, недалеко от слияния с Бией. Прихожане Никольской церкви встретили нас хлебом-солью и прекрасным обедом. Затем – вечерняя служба. На всём протяжении крестного хода службу совершали сопровождавшие нас священники Александр Лобанов и Даниил Тишков, диакон Никита Гологузов, а также настоятели тех храмов, в которых проходили богослужения: Алексий Штык, Георгий Степанищев и Стефан Супруненко. На клиросе обычно пели сами крестоходцы.



На привале. 24 июня 2022 г. Фото Сергея Асниса



Встреча в селе Катунском. 24 июня 2022 г. Фото Сергея Асниса



Вечернюю службу в Катунском совершает иерей Александр Лобанов. 24 июня 2022 г. Фото Любови Тунгатовой

Согласно «Справочной книге по Томской епархии за 1914 год» в Катунском в 1895 году была построена деревянная однопрестольная церковь святителя Николая Чудотворца. В состав прихода входили село Катунское и расположенная в двух верстах от него деревня Иконникова. Всего прихожан — 2861 человек (обоего пола). Причт при церкви минимальный: священник и псаломщик. Священник — Григорий Дмитриевич Латкин, 37 лет, выпускник Вологодской духовной семинарии. Псаломщик — Михаил Филиппович Хитров, 29 лет, окончил два класса Бийского катехизаторского училища. При церкви действовала школа грамоты.

Современная Никольская церковь в Катунском – перестроенный еще в конце 1990-х годов деревянный одноэтажный дом. Во многих селах возрождение церковной жизни в конце XX века начиналось с поиска невостребованных общественных зданий или жилых домов. При невоз-



Встреча в поселке Линевском. 24 июня 2022 г. Фото Сергея Асниса

можности на первых порах построить новую церковь, их перестройка под храм становилась вполне подходящим вариантом. Внутри устанавливался иконостас, здание венчалось куполом и крестом, что придавало ему черты церковной архитектуры. Так произошло и в Катунском.

В храме установлена большая, около метра в высоту, икона Божией Матери «Достойно есть» из старого разрушенного храма. Символично, что день начала нашего крестного хода, 24 июня совпал с празднованием этой иконы. В возрожденных ныне сельских храмах нередко встречаются чудом сохранившиеся иконы из старых церквей этих сёл. У каждого такого образа своя история, порой весьма драматичная. Сбережение храмовых икон (особенно больших по размеру, которые было трудно спрятать) православными верующими во времена жестоких гонений на Церковь само по себе было подвигом. Жаль, что имена многих из этих исповедников веры остались нам

неизвестны...

После вечерней службы и прощания с катунскими прихожанами все погрузились в автобус и отправились в поселок Линевский, где нас ожидал первый ночлег. В Линевском — церковь преподобного Серафима Саровского. Здесь нас также встретили хлебом-солью. На ночлег встали палаточным лагерем рядом с храмом. Тех, кто не имел палаток, разместили в самом храме — так было на протяжении всего пути до Коробейниково.

Точное число участников крестного хода подсчитать сложно: многие шли в его начале, потом по каким-то обстоятельствам возвращались домой. Некоторые крестоходцы присоединялись к основной группе в последующие дни, особенно на заключительном этапе. Одновременно крестным ходом шли пятьдесят-шестьдесят человек. Каждый вечер соборно читался акафист Казанской иконе Божией Матери и вечернее правило...

С самого первого дня я задавался вопросом: что побуждает людей оставлять свои дела и идти пешком столько дней, терпя бытовые неудобства, усталость, а порой и физическую боль? Казалось бы, всё просто: православные верующие люди сообща идут с молитвой к особо чтимой чудотворной иконе Пресвятой Богородицы. На самом деле, каждый



Утро в Линевском. 25 июня 2022 г. Фото Любови Тунгатовой

из крестоходцев несет еще и свою собственную скорбь, свои просьбы к нашей Небесной Заступнице. Решение человека идти в крестный ход может даже казаться случайным, но это только на первый взгляд. Рассказывает Ирина, участница Коробейниковского крестного хода с 2010 года:

«В 2009 году я столкнулась с трудной ситуацией. Мне очень тяжело давалась работа, связанная с частыми командировками, и я, как никогда, нуждалась в моральной поддержке. Храм в те годы я посещала, но только за тем, чтобы написать записку, поставить свечу, не имея представления даже о молитвенном правиле, тем более о Таинствах Исповеди и Причастия. Как-то узнала, что в селе Коробейниково есть чудотворная икона Божией Матери. Позвонила своей подруге, и оказалось, что она тоже только что услышала об этой иконе. У нас возникло желание вместе поехать и помолиться пред чудотворным образом. Муж подруги отвез нас туда. В Коробейниково я купила небольшую иконку с информацией о крестном ходе, прочитав которую, я отчетливо осознала, что мне нужно идти в крестный ход. Это не было взвешенным решением, не было даже мгновенным эмоциональным порывом. Я просто знала, что надо – и всё!

Мы посетили Коробейниковский монастырь в августе. В октябре у меня начала рушиться работа. Вскоре я получила травму, из-за которой не могла больше ездить в командировки. Из-за всего этого осталась с большими долгами и чувствовала себя психологически раздавленной. В марте уволилась. Наступило лето... и я пошла в крестный ход. Шла очень тяжело: сбила ноги в неудобной обуви. Думала, что не выдержу, что придется ехать обратно, даже плакала. Но дошла до конца.

Вспоминается, что тогда с нами было много духовных чад игумена Пахомия (Молгачёва). Они отличались от других крестоходцев меньшей суетливостью, степенностью, духовной рассудительностью. На стоянках не бежали вперед других занимать лучшие места для своих палаток и тому подобное. Хотелось учиться у них, брать с них пример. Вернувшись домой, я еще долго мысленно была в крестном ходе. Моя жизнь как будто перевернулась в нужную сторону! Словно раньше я стояла на голове, а теперь встала на ноги. Было ощущение, что крестоходцы находятся на одном берегу реки, а те, кто их не понимает – на другом. Мы кричим им: идите сюда, здесь Господь коснется ваших душ! А они нас не слышат...



В храме преподобного Серафима. Поселок Линевский. 25 июня 2022 г. Фото Любови Тунгатовой



Проповедь иерея Даниила Тишкова после Божественной литургии. Поселок Линевский. 25 июня 2022 г. Фото Любови Тунгатовой

Крестный ход в 2010 году сопровождал священник Михаил Жуйков, настоятель храма Казанской иконы Божией Матери села Советское. На престольный праздник, 21 июля, поехала к нему на службу. Отец Михаил попросил помочь по хозяйству и предложил исповедаться и причаститься. "Батюшка, — говорю, — я не готова, может, в другой раз?" "А другого-то раза ведь может и не быть", — ответил отец Михаил. Так я впервые исповедалась и причастилась. С тех пор почти каждый год участвую в крестном ходе, пропустила всего несколько раз по чрезвычайным обстоятельствам.

В крестном ходе как будто огнем выжигается всё лишнее в человеке. Уверена: из каждого крестного хода мы возвращаемся лучше, чем были до него. А самое главное, для чего мы идем—это благодарить Бога за то, что Он пострадал за нас...»

На следующий, второй день нашего пути, в храме преподобного Серафима Саровского была совершена Божественная литургия. Почти все крестоходцы исповедались и причастились Святых Таин. На стенде прихода в Линевском размещен текст наставления святого преподобного Варнавы Гефсиманского своим духовным

чадам, среди которых был и Василий Муравьев – будущий преподобный Серафим Вырицкий. Это наставление удивительно точно соответствует духовному настрою Коробейниковского крестного хода: «Прошу вас, детки, всегда ходите в храм Божий и обязательно до конца выстаивайте службу. В келии тысяча поклонов не так полезна, как пять в церкви. Кто всегда ходит в церковь, тот и великую награду получит от Бога. Наш дом – наш гроб, выход в храм – воскресение. Когда мы там от сердца молимся, Матерь Божия радуется и благодарит Своего Сына, что Он расположил наши сердца к молитве. Если будете Ее усердно славить, Она вас поставит одесную Престола Царя Славы. Всегда прибегайте к Матери Божией и перед Ее иконою поведайте Ей, как живой, обо всем, что смущает вас: скорбь ли какая или еще что-нибудь. Она особенно ходатайствует за смиренных. Слова мои о посещении храма Божия примите за послушание».

После отслуженного на площадке перед храмом водосвятного молебна и окропления святой водой крестоходцы проследовали по маршруту в направлении села Смоленское...

Продолжение следует



Водосвятный молебен. Поселок Линевский. 25 июня 2022 г. Фото Сергея Асниса

#### 350-ЛЕТИЕ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ ПЕТРА І

# Когоугодное намерение

То академик, то герой,
То мореплаватель, то плотник,
Он всеобъемлющей душой
На троне вечный был работник.
А.С. Пушкин

9 июня 2022 года исполнилось 350 лет со дня рождения первого Российского Императора, Царяреформатора Петра I, и в соответствии с указом Президента Российской Федерации в стране в этом году проходят масштабные праздничные мероприятия, приуроченные к юбилейной дате.

«Для Русской Православной Церкви время петровских преобразований было связано со многими печальными событиями, имевшими, как мы сейчас видим, самые драматические последствия для национальной истории. Среди этих событий, в частности, упразднение Патриаршества и создание подконтрольной государству синодальной системы управления Церковью, которая действовала фактически более двухсот лет. Но самое главное, с началом секуляризационных процессов (секуляризация – освобождение общества, культуры, личности от преобладающего влияния религиозных идей и институтов, попросту процесс обмирщения. – ред.), запущенных Петром Первым, русская культура потеряла внутреннюю цельность. Отныне она стала делиться на культуру церковную, ассоциированную с многовековыми духовными традициями, и культуру светскую, воспринимаемую простыми обывателями как прогрессивную культуру просвещения. Плоды столь плачевного разделения мы, к сожалению, пожинаем до сих пор», - пишет в статье «Религиозность и опасные грани секуляризма», опубликованной в «Журнале Московской патриархии», Высокопреосвященный Владимир, митрополит Владивостокский и Приморский.

«Минувший 2021 год проходил под знаком общенациональных торжеств в честь 800-летия со дня рождения благоверного князя Александра Невского — выдающегося сына нашего Отечества, сочетавшего полководческий и дипломатический таланты с мудростью правителя и верностью духовно-нравственным идеалам Православия. Князь Александр, всей своей жизнью и подвигом государственного служения сви-

детельствовавший о Христе, стяжал большую благодать у Бога, Который прославил его в лике Своих святых угодников и даровал особое дерзновение молиться за землю Русскую», - продолжает глава Владивостокской митрополии. - Год 2022-й посвящен другому знаменитому государственному деятелю, сыгравшему огромную роль в российской истории. Можно сказать, что во многом именно он стоит у истоков формирования принципиально новой модели церковнообщественных и церковно-государственных отношений, которая действует в разных своих вариациях и по сей день. В этом году исполняется 350 лет со дня рождения Петра Первого, всероссийского императора и реформатора. С именем императора Петра, вошедшего в историю с эпитетом Великий, связаны многие знаковые государственные преобразования: курс на модернизацию общественной, экономической и культурной жизни страны, становление армии и флота, активная внешняя политика России, ориентация на западные достижения в области материальнотехнической культуры. Стремление Петра Великого «прорубить окно в Европу» и поставить Россию в ряд могущественных западных держав, определяющих мировую политику, часто преподносится в рамках школьного курса истории как важнейшая заслуга первого всероссийского императора.

Однако, как писал замечательный русский богослов протоиерей Георгий Флоровский, "новизна Петровской реформы заключается вовсе не в западничестве, но в секуляризации. Именно в этом реформа Петра была не только поворотом, но и переворотом". А потому, несмотря

на величие государственного гения и масштаб личности Петра Алексеевича, результаты его деятельности неоднозначно оцениваются как церковными историками, так и простыми православными верующими...»

В 2021 году в журнале «Бийские епархиальные ведомости» на протяжении шести выпусков, начиная с июньского, выходила рубрика «800 лет со дня рождения благоверного князя Александра Невского». В ней были опубликованы «Повесть о житии и храбрости благоверного и великого князя Александра Невского», составленная в 1280-е годы книжником Рождественского монастыря города Владимира, и статья бийского историка Павла Коваленко «О почитании святого благоверного князя Александра Невского в Бийске». В юбилейной рубрике вышли также работы сотрудников Бийского краеведческого музея Владимира Андреева «История ордена Александра Невского» и Константина Ярославцева «Кавалер ордена Александра Невского Василий Иванович Бревнов», напечатан очерк «Кавалер пяти орденов» краеведа из села Солтон Сергея Асниса.

По благословению главного редактора нашего издания, епископа Бийского Серафима, в журнале начинается публикация рубрики «350-летие со дня рождения Петра I». В ее первом выпуске вниманию читателей предложены фрагменты текстов печатных изданий середины XIX века и начала XX века, материалы из иллюстрированного журнала второй половины XIX века и выдержка из современного исторического исследования, объединенные общей темой: перенесением святых мощей Александра Невского из Владимира в Санкт-Петербург в 1724 году.

Первые два текста цитируются по первоисточникам, находящимся в Президентской библиотеке. В ее фондах содержатся исследования, очерки и изобразительные материалы, изданные на протяжении века с 1841 по 1942 годы и собранные в коллекцию «Александр Невский (1221–1263)», посвященную великому князю.

170 лет назад, в 1852 году, в Типографии Александра Семена, что располагалась на Софийской улице в Москве, с дозволения «Ценсурного комитета» вышла из печати книга «Святый



Перенесение мощей благоверного князя Александра Невского Петром Великим в Петербург. Гравюра К. Вейермана. // Нива. – 1870. - N = 9. - C. 133



Петр Великий. Император и Самодержец Всероссийский. Родился 30 Мая 1672 г., вступил на престол 28 Апреля 1682 г., скончался 28 Января 1725 г. Хромолитография Р.В. Хорн. Издание К.А. Бороздина. С.-Петербург. Дозволено цензурой 18 ноября 1894 г.

Благоверный Князь Александр Невский». Предлагаем вниманию читателей две главы из этого издания.

#### «ОБ ОБРЕТЕНИИ МОЩЕЙ СВ. БЛАГОВЕРНАГО КНЯЗЯ АЛЕКСАНДРА НЕВСКАГО

Благовернаго Князя Александра со дня кончины называли святым и считали в лике Ангелов хранителей России. Особенно же оправдано сие благоговейное уважение при Великом Князе Димитрии Донском. Когда началась битва с Мамаем, должествовавшая решить вопрос о независимости России, ночью в храме, где лежало тело Александра (в обители Рождества Пресвятой Богородицы града Владимира. – ред.), загорелись свечи, и два старца, вышед из алтаря, подошли к гробу его и сказали: Александре! Востани и спаси правнука твоего Димитрия, одолеваемого иноплеменными. Александр встал и удалился. Благочестивый инок причетник, видевший и слышавший все это, сказал о чуде начальникам обители; они нашли нетленныя мощи Невскаго и поставили их в раке. В след за тем последовали исцеления больных. Во Владимире мощи св. Александра пребыли 462 года, доколе не перенесены были в С.-Петербург. (С. 28–29. Орфография и пунктуация первоисточника coxpaнeны. - ped.)

# ПЕРЕНЕСЕНИЕ ЧЕСТНЫХ МОЩЕЙ СВЯТАГО БЛАГОВЕРНАГО КНЯЗЯ АЛЕКСАНДРА НЕВСКАГО ИЗ ВЛАДИМИРА В ЦАРСТВУЮЩИЙ ГРАД СВЯТАГО ПЕТРА В 1724 ГОДУ

Когда Петр Великий после войны с Шведами возвратил Российскому Скипетру издревле наследственно принадлежащую страну Ижорскую, и с ней города Орешек и Иван-город: то, рассуждая о прекрасном местоположении при Неве реке и о близости Балтийского моря, и понимая, какое пособие доставляют государствам морския пристани, принял намерение устроить на этом месте престольный град. И тогда исполнил свое намерение и в новозаложенном городе, от имени Святаго Первоверховнаго Апостола Петра наименованном С.-Петербургом, устроил многия церкви Божии, наиболее же всего славнейшую обитель над Невою: тогда пожелал для большаго ограждения и украшения града и для прославления трудов и подвигов воевавшаго с Шведским же народом за Россию и одержавшаго славную победу при реке Неве Святаго благовернаго Александра Невскаго Великаго Князя Российскаго, а своего сродника, — перенести в новопостроенный город честныя мощи его из Владимира, в котором многое время оне почивали нетленныя и чудотворныя. Но такое Богоугодное намерение, по причине долговременной войны, — ибо Петр Великий более двадцати лет воевал с Шведами и другими народами на море и на суше, — и также по причине внутренних смятений от восставших мятежников, не мог привести в скором времени в исполнение.

В последствии времени, когда Бог мира и Отец всякаго утешения, даровал России многожелаемый мир с Шведскою страною, и оным прославил пред всем миром Российское Государство, так, что за таковый труд Благочестивейшаго Петра Перваго не только страны Российския, но и прочия Европейския народы наименовали Пером Великим и императором Всероссийским: то Петр, после совета с Святейшим Правительствующим Синодом, повелел для перенесения Мощей устроить благолепнейшую раку, и к сему перенесению приготовить все нужное из его Царских сокровищ. Все так и сделано было. И когда перенесены были Святыя Мощи, и везены были рекою Невою в водоходном судне к святой обители, от имени Святаго Александра именуемой Александро-Невскою, Августа в тридцатый день 1724 года, – в тот самый день, в который преславный мир Российскаго Государства со страною Шведскою заключен в 1721 году: тогда сам Благочестивейший Император, со всем Царским своим домом, Синклитом, и всем освященным Собором вышел во сретение. Потом с великим благоговением взял при береге раку со Святыми Мощами, перенес, и положил в Александро-Невской обители, и Собором узаконил память Святаго Благовернаго Великаго Князя Александра, которая празднуема была 23 Ноября, праздновать навсегда в 30-й день Августа». (С. 31–34. Орфография и пунктуация первоисточника сохранены. – ред.)

В 1913 году, к 200-летию Александро-Невской лавры, Синодальной типографией Санкт-Петербурга была выпущена книга «Святый Благоверный Великий Князь Александр Невский и Свято-Троицкая Александро-Невская лавра». Ниже приведена выдержка из ее второй части, посвященной описанию деятельности Петра I по строительству Александро-Невской обители

и перенесению в нее честных мощей святого покровителя новой русской столицы.

«Воскресает в памяти образ другого царственнаго богатыря, ставшаго твердою стопою на берегах Невы после долгих лет вражескаго засилья. В 1703 году мощною рукою Петра Великаго возвращено было России ея древнее достояние берега Невы. Основывая новую столицу на устье многоводной реки, для блага Русскому Государству, Петр Великий обращал свой взор к далекому прошлому Родины и в подвигах святаго Александра Невскаго, доблестнаго стража и небеснаго покровителя Русской земли у берегов Невы, находил для себя опору и благословение. Когда новая столица окрепла и обстроилась, Государь принял твердое решение перенести сюда честные мощи святаго князя. Этим великим церковным торжеством как бы возглавлялась новосозданная столица. Был выработан торжественный церемониал, сделаны соответствующия приготовления, и честныя мощи, почивавшие в Рождественском монастыре в городе Владимире, подняты были сонмом священнослужителей и поставлены в приготовленный для их перенесения ковчег. Путь торжественнаго шествия был через Москву, а затем на Новгород, Старую Ладогу, Шлиссельбург. Доблестный князь и подвижник теперь вновь шествовал по тем местам, где так славно проявлена была им великая мощь Русскаго народа. 30 августа 1724 года честныя мощи были поставлены в каменной Александро-Невской церкви. Невский флот в полном составе, возглавляемый Императором, с первыми лучами солнца пошел по направлению к Шлиссельбургу и остановился близ Ижоры. Честныя мощи следовали из Шлиссельбурга на галере. Сам Царь стал у руля, а его вельможи были за веслами. Поднятыя руками великаго Государя и сонмом его сподвижников, святыя мощи были перенесены в храм, освященный в этот день во имя благовернаго князя. Этот день был днем величайшаго народнаго торжества и ярким лучем славы Императора-Преобразователя России». (С. 10-11. Орфография и пунктуация первоисточника соxранены. - pе $\partial$ .)

В журнале для семейного чтения «Нива», № 9 за 1870 год, на странице № 133 помещена гравюра К. Вейермана по рисунку А. Адамова с фрески профессора живописи Петра Басина в Исакиевском соборе, на которой представлено перенесение святых мощей святого благоверно-

го великого князя Александра Невского. В статье «Святой Александр Невский», опубликованной в этом выпуске журнала, есть строки, посвященные этому событию:

«Перенесение мощей совершено было торжественно. Лодкою правил сам великий преобразователь, за веслами сидели его министры, в том числе и герцог Ингерманландский, светлейший князь Александр Данилович Меньшиков и другие. Перенесение это произошло 30 августа 1724 года. Мощи были положены в новосооруженной Александро-Невской лавре, усыпальнице всех значительных людей петербургского периода нашей истории, и почиют теперь в великолепной раке из первоприобретенного в Сибири серебра...»

Подробная подпись под гравюрой представляет некоторых участников события персонально: на корме галеры, у руля — Петр Великий, в носовой части судна, слева направо — А.Д. Меньшиков, Ф.М. Апраксин, П.И. Ягужинский.

Директор Нарвского музея, доктор культурологи Таллинского университета Мария Сморжевских-Смирнова в работе «Перенесение мощей Александра Невского: "водный путь" в имперском церемониале» пишет:

«Перенесение мощей св. Александра Невского из Владимира в Санкт-Петербург стало одним из важных этапов идеологического строительства начала 1720-х гг. Церемония перенесения была тщательно продумана, предусматривала личное участие монарха и отличалась особой торжественностью. По распоряжению Петра I все детали перенесения фиксировались в специальном документе: с самого начала пути сопровождающим процессию предписывалось вести "обстоятельный юрнал" и обо всех подробностях шествия рапортовать в Синод».

Автор указывает на то, что многие элементы церемониала были разработаны лично Петром, а само перенесение мощей «стало одним из центральных событий в жизни новой империи и столицы». М.А. Сморжевских-Смирнова предполагает, что отдельный церемониал с личным участием императора в заключительном этапе перенесения был подготовлен Петром I еще в 1723 году.

«Торжественная встреча святых мощей в Санкт-Петербурге проходила по "водному пути" 30 августа 1724 года, — описывает выдающееся историческое событие исследователь. — Согласно

церемониалу ранним утром Невский флот в полном составе направился к Шлиссельбургу. В составе флотилии был и "дедушка русского флота" – ботик Петра. Сам император прибыл на галере к устью Ижоры, где, по преданию, была одержана победа Александра Невского над шведами. Здесь ковчег с мощами был перенесен на галеру Петра, и император встал у руля, повелев сановникам, сопровождавшим его, взяться за весла. Так на галере, управляемой лично Петром, "при пушечных салютах и колокольном звоне" святые мощи были доставлены в Александро-Невский монастырь, в новую церковь Александра Невского...»

Во время перенесения в Санкт-Петербург мощи святого находились в раке, устроенной в 1695 году Петром и Иоанном Алексеевичами по благословению Патриарха Адриана. В 1753 году, в царствование императрицы Елизаветы Петровны, эта рака была помещена в новую, полуторатонную серебряную раку, которая с 1790 года пребывала в Троицком соборе Александро-Невской лавры. С 1922 года это уникальное произведение русского искусства XVIII века находится в парад-

ном зале Невской анфилады Государственного Эрмитажа. Его южную сторону украшает медальон с эпитафией, сочиненной М.В. Ломоносовым: «Святый и храбрый князь

здесь телом почивает; Но духом от небес на град сей призирает И на брега, где он противных побеждал И где невидимо Петру споспешствовал. Являя дщерь его усердие святое, Сему защитнику воздвигла раку в честь От первого сребра, что недро ей земное Открыло, как на трон благоволила сесть».

Собранные в статье материалы призваны послужить источником интересной и достоверной информации для наших читателей. Они намеренно не сопровождены анализом и субъективным авторским мнением. Такая их подача предоставляет возможность каждому читателю самостоятельно проанализировать полученные сведения и сформировать собственное отношение к личности Петра I и его грандиозной преобразовательной деятельности.

Иван Литвинов



Филипп Московитин. Перенесение мощей святого князя Александра Невского императором Петром Великим в Санкт-Петербург. 2001 г. Холст, масло. Свято-Троицкая Александро-Невская лавра.

Источник изображения – пресс-центр Александро-Невской лавры: http://300lavra.ru

#### НАША ИСТОРИЯ

# О чем писали «Томские епархиальные ведомости»

#### 140 лет назад

В августе 1882 года:

«СПИСОК ЛИЦ СВЕТСКОГО ЗВАНИЯ ТОМСКОЙ ЕПАРХИИ, КОИМ ЗА ЗАСЛУГИ И ПОЖЕРТВОВАНИЯ ПО ДУХОВНОМУ ВЕДОМСТВУ, ОПРЕДЕЛЕНИЕМ ОТ 7–19 АПРЕЛЯ 1882 ГОДА ЗА № 621, ПРЕПОДАНО БЛАГО-СЛОВЕНИЕ СВЯТЕЙШЕГО СИНОДА С ВЫДАЧЕЙ УСТАНОВЛЕННЫХ ГРАМОТ. ...бийскому 2-й гильдии купцу Ивану Шестакову...»

От редакции. Бийский купец Иван Степанович Шестаков из казачьей станицы Чарышской являлся одним из немногих постоянных арендаторов торгового места на Ирбитской ярмарке, занимавшей на протяжении XIX века ключевое место в товарообмене между Сибирью и Европейской Россией.

«ОТ ТОМСКОЙ ДУХОВНОЙ КОНСИСТО-РИИ. Села Яминского (*ныне Целинного.* – *ped.*), благоч. № 15, исправляющий должность псалом-



Портрет архимандрита Макария (Глухарёва). Литография. Около 1846 г. Копия. МАДМ.

щика Семен Златомрежев, согласно его прошению, по постановлению Консистории, утвержденному Его Преосвященством 1-го сего июня, переведен в село Терсалгайское, благоч. № 4.

Села Меретского исправляющий должность псаломщика Стефан Никольский, согласно его прошению, по постановлению Консистории, состоявшемуся 1 июля 1882 г., переведен в село Солтонское, благоч. № 15».

«ВОСПОМИНАНИЯ О ПЕРВОМ АЛТАЙ-СКОМ МИССИОНЕРЕ АРХИМАНДРИТЕ МА-КАРИИ. В бытность мою, в конце прошлого 1881 года, как-то в послеобеденное время в Улале зашел ко мне почтенный 83-летний старец, инородец Илья Иванович Суртаев, ученик приснопамятного первоначальника Алтайской духовной миссии архимандрита Макария ( $\Gamma$ лухарёва. - ред.). Между прочим, в разговоре с Ильей Ивановичем коснулись мы и покойного отца Макария. Бывши к нему очень близким человеком, И.И. Суртаев с особой любовью вспоминал о нем. Вот что рассказывал мне этот старец. Отец Макарий очень любил детей, в особенности семейство Суртаевых. Бывало, приходил к ним в дом и сейчас же пускался в беседы с ребятами: рассказывал им из Священной истории, учил их кратким молитвам, пел с ними: "Господи, помилуй!" и "Аллилуйя!" Более понятливым и усердным из детей давал по кусочку сахара. Позанимавшись и попевши с юным поколением, старец иногда принимался шутить и играть: бегал с детьми по зеленой полянке взапуски, при этом показывая вид, что старается перегнать какого-нибудь пятилетнего пузана, но не может, и при общем смехе детей уступал маленькому бегуну... Тут опять раздача сахара победителям. Сколько веселья и радости для ребятишек! Весел бывал в эти минуты и сам отец Макарий: его чистая душа радовалась, глядя на невинное веселье тех, о которых Христос сказал: "Их есть Царство Небесное..." Да, любил отец Макарий детей, и они любили его!..»

От редакции. Воспоминания об архимандрите Макарии (Глухарёве) написаны 18 июня 1882 года миссионером Черно-Ануйского стана Алтайской духовной миссии протоиереем Михаилом Путинцевым.

В октябре 2015 года в журнале «Образование Ямала» вышла статья Петра Казанцева «Миссионер, проповедник, публицист. Настоятель Обдорской духовной миссии протоиерей Михаил Путинцев». Предлагаем вниманию читателей несколько выдержек из этой крайне интересной работы:

«Михаил Петрович родился в Омске в 1843 году. В его послужном списке сказано: "Из штабофицерских детей". Здесь же он окончил Сибирский кадетский корпус (1862 г.). В течение четырех лет М. Путинцев служил офицером 6-го конного полка Сибирского казачьего войска. А затем он избрал путь духовного служения и был рукоположен в иереи...

Известие о рукоположении казачьего офицера сохранилось, между прочим, и благодаря публикации выдающегося церковного историка А.И. Сулоцкого в журнале "Странник". Дело в том, что во время учебы Путинцева в кадетском корпусе Сулоцкий преподавал там "Закон Божий". Он, вероятно, и разглядел в курсанте склонность к духовному служению... (Священник Александр Иванович Сулоцкий был среди людей, которые заботились о Достоевском все четыре года его каторги. "Если б не нашел здесь людей, я погиб бы совершенно", — с благодарностью написал о них Фёдор Михайлович. — ред.)

Вскоре по завершению краткой воинской службы М. Путинцев взялся за перо. Одна из первых публикаций священника помещена в журнале "Странник" за 1869 год. Статья посвящена свидетельствам об исцелениях, происходивших от павлодарского списка с иконы Пресвятой Богородицы "Взыскание погибших"…

Эта журнальная публикация примечательна тем, что уже в ней обнаруживается представление отца Михаила о смысле и цели его трудов на литературной ниве: он брался за перо, движимый апостольским призванием и стремлением славить Господа, дивного во святых Своих...

В 1871 году была создана Туркестанская епархия с кафедрой в г. Верный, (ныне Алматы). Ее возглавил архиепископ Софония (Сокольский); он и определил иерея Михаила Путинцева на службу в духовную консисторию. Послужив в духовной консистории, отец Михаил получил назначение в г. Кульджа...

Этот период отмечен важным для молодого священника духовным обстоятельством: он вошел в переписку с епископом Феофаном (Говоровым), святителем Феофаном Затворником. Представление о значимости этой переписки можно



Протоиерей Александр Иванович Сулоцкий (1812–1884) – историк, краевед, исследователь истории христианства в Сибири. 1860-е гг. Фото Ив. Горелова. Омск

получить из сообщения М. Путинцева в редакцию журнала "Душеполезное чтение". Он писал: "С глубоким вниманием, духовным наслаждением и великим назиданием читаются всею православною Россиею письма незабвенного святителя Феофана..." О духовных стремлениях отца Михаила говорит и то, что он предпринял паломническую поездку на Афон, и его духовные связи со святогорцами имели продолжение и в дальнейшем.

В октябре 1881 года М. Путинцев получил назначение в Алтайскую миссию. Миссионерствуя здесь с 1881 до 1883 года, отец Михаил внимательно присматривался к языческим верованиям туземных народов и старался понять их особенности...

На Алтае он получил неоценимый опыт устроения миссионерской работы и познакомился с выдающимися миссионерами. Памятным для него событием стало посещение миссионерской женской обители в Улале (ныне г. Горно-Алтайск) в ноябре 1881 года: «...в этот день

я там удостоился отслужить Литургию в качестве сослужащего помощнику начальника миссии отцу архимандриту Макарию» (святителю Макарию Алтайскому. – ред.). А с начальником миссии архимандритом Владимиром (Петровым), будущим архиепископом Казанским и Свияжским, отец Михаил в течение многих лет поддерживал переписку...

Полезными оказались и его духовные связи со святогорцами. Например, в издательстве афонского Свято-Пантелеимонова монастыря "Старый Русик" вышла его замечательная книга об алтайских миссионерах. Эта книга была отпечатана (вторым изданием) в 1891 году, когда М. Путинцев уже находился в пределах Тобольской епархии. (Было и посмертное издание книги). В 1883 году священник-миссионер получил назначение в Баян-Аул — казачью станицу в Семипалатинской области...

Уже на Алтае протоиерей Михаил Путинцев начал собирать материалы для книги, которая двадцать лет спустя выйдет в свет под названием «Сказания о некоторых сибирских подвижниках благочестия...»

Подробнее со статьей П.П. Казанцева, посвященной священническим, миссионерским и писательским трудам Михаила Петровича Путинцева можно ознакомиться в электронном журнале «Образование Ямала»: https://yamal-obr.ru/articles/mihail-putincev/

#### 130 лет назад

В августе 1892 года:

«Учитель Тюменского городского училища Иван Невский 15 июля посвящен во священника в село Верх-Ануйское».

**От редакции.** Иоанн Лаврентьевич Невский — сын родного старшего брата святителя Макария Алтайского. Журнал писал об этом священнике в очерке «Великая миссия» (№ 6, 2020 (13), стр. 11 и № 7, 2020 (14), стр. 9–10).

«Журнальным определением Томской духовной консистории, утвержденным Его Преосвященством 13 июля с. г., открыто приходское попечительство при Белокурихинской Покровской церкви, Бийского округа (ныне село Старобелокуриха Алтайского района. – ред.), с утверждением в звании председателя местного священника Александра Серебренникова и членами оного: крестьянина Прохора Ульянова Фионова, отставного унтер-офицера Семена Иванова Шаталина и уволенного в запас армии ефрейтора Григория Порфирьева Суханова – всех на три года».

«ИЗБРАНЫ В ДОЛЖНОСТИ ЦЕРКОВНЫХ СТАРОСТ К ЦЕРКВЯМ: 1) Николаевской Катунской, приписной к Одигитриевской церкви села Смоленского, крестьянин Максим Агеев Посеуков; ...3) приписной Свято-Троицкой церкви села Верх-Ануйского крестьянин Федор Григорьев Корольков; 4) Покровскому молитвенному дому Терского прихода Верх-Ануйской Николаевской церкви отставной урядник Петр Александров Вазаин; 5) Пророко-Илиинской села Ново-Обинского крестьянин Яков Андреев Гридалов; 6) Михаило-Архангельской деревни Михайловки, приписной к Антониевскому приходу, крестьянин Иван Иванов Попов; 7) Николаевской села Камышенского крестьянин Николай Иванов Давыдов; 8) Михаило-Архангельской деревни Усть-Ануйской, приписной к Николаевской села Старо-Тырышкинского, крестьянин Михаил Степанов Казанцев: 9) Николаевской села Старо-Тырышкинского крестьянин Иван Тырышкин.

Все на трехлетие 1892—1894 гг. Епархиальным Начальством 17 июля с. г. в сих должностях утверждены».

От редакции. Сведения об участии семьи крестьян Корольковых в строительстве Свято-Троицкой церкви в селе Верх-Ануйском, фотография храма и портрет старосты Федора Григорьевича Королькова, сделанный в г. Бийске в начале XX века, содержатся в рубрике «Вести из округов» (№ 6, 2020 (13), стр. 10–11). Семейное фото Корольковых опубликовано в рубрике «Наша история» (№ 3, 2021 (21), стр. 26).

«Томский епархиальный училищный совет объявляет о том, что в течение времени с 20 апреля по 29 мая 1892 г. поступили уведомления об открытии в епархии следующих церковно-приходских школ и школ грамоты: ...7) Школа грамоты в селе Сибирячихе, Бийского округа, благоч. № 32 (ныне – Солонешенского района – ред.)».

#### 120 лет назад

В августе 1902 года:

«ВЫСОЧАЙШИЕ НАГРАДЫ. Всемилостивейше пожалованы: 1) учащие в церковно-приходских школах: Комаровской, Бийского уезда, Александр Суслонов; Нижне-Каменской, того же уезда, Илья Емельянов... – серебряными медалями для ношения на груди на Станиславской ленте за 10-летнюю усердную и беспорочную учительскую службу (6 декабря 1901 г.); 2) попечители церковных школ: Соколовской школы, Бийского уезда, губернский секретарь Иван Платонов – орденом Святой Анны 3-й степени, за заслуги;

# ОТДЪЛЪ НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ.

# БЕСЪДА

въ день св. Великомученика и Цълителя Пантелеимона, предъ молебнымъ пъніемъ о сохраненіи отъ губительной болъзни 27 іюля 1892 года.

Преосвященнаго Макарія, Епископа Томскаго и Семипалатинскаго.

Память св. Великомученика и Цёлебника Пантелеимона благоговёйно чтится во всемъ православномъ мірё; ибо ему дана отъ Бога благодать недуги исцёлять, въ бёдахъ и скорбяхъ помогать и отъ губительныхъ болёзней спасать. И нашъ градъ сегодня чтитъ память Великомученика настоящимъ нарочитымъ молитвеннымъ собраніемъ; ибо мы имѣемъ нужду въ сильномъ предъ Богомъ ходатайствё этого великаго Угодника, купно съ Пречистою Богородицею, объ отвращеніи устрашающаго насъ гнѣва Божія.

Обитатели града сего уже предувѣдомлены о существованіи въ нѣкоторыхъ мѣстахъ нашего отечества губительной болѣзни, достигшей до предѣловъ и смѣжной съ нашею губерніи. Въ виду возможности перенесенія болѣзни и къ намъ, представителями власти хотя и приняты противъ нея мѣры предосторожности, тѣмъ не менѣе и всѣмъ обитателямъ города, при слухѣ объ опасности, хотя бы и далекой, не разумно было бы предаваться безпечности: нужно дѣйствовать всѣмъ, чтобы отразить общаго врага и устранить все, что можетъ привлечь бѣдствіе.



Серебряная медаль для ношения на шее на Станиславской ленте. На аверсе – профиль Императора Николая II. По кругу слова: «Божией милостию Николай II, Император и Самодержец Всероссийский». На реверсе – пальмовая, лавровая и дубовая ветви с надписью «За усердие»

...Михайловской школы, того же уезда, бийский 2-й гильдии купец Иван Гандль (14 апреля 1902 г.)... — золотой медалью для ношения на шее на Станиславской ленте; Алтайской школы, того же уезда, бийский 2-й гильдии купец Викул Архипов — серебряною медалью для ношения на шее на Станиславской ленте; Комаровской школы, того же уезда, мещанин Василий Гусаров (14 апреля 1902 г.) — серебряною медалью для ношения на груди на Станиславской ленте за заслуги по церковно-школьному делу».

**От редакции.** «Архипов Викул Егорович – бийский купец (1849 г. р.). Происходил из военного сословия, отставной фельдфебель.

В 1878 году женился на Маремьяне Николаевне, дочери купца 2-й гильдии Н.О. Тихонова, оставил службу и занялся предпринимательством.

В 1896—1897 гг. Архипов владел усадьбой, включавшей жилой дом, амбар и завозню на Дворянской улице (ныне — ул. Пролетарская, расположенная в историческом центре Бийска от пер. Гилева до пер. Телеграфного. — ред.) В 1900 году его доход составил 3 тыс. руб. Вёл розничную торговлю мукой и имел два склада. Хозяйство, подлежащее налоговому обложению, имелось следующее 4 лошади и две коровы.

В 1901 году он имел в Бийске следующую недвижимость: по Малой Озёрной улице двухэтажный дом, стоимостью в 700 руб., и два земельных участка, оцененные в 25 руб. 50 коп. В 1903 году В.Е. Архипов являлся владельцем деревянного двухэтажного дома и хозяйственных построек на пересечении Александровской улицы и Алтайского переулка (ныне это улица Красноармейская и переулок Коммунарский) стоимостью 2,5 тыс. руб. и двухэтажного полукаменного дома, стоимостью 1 тыс. руб. на Малой Озёрной улице. В 1904 году его торговые обороты составляли 31 тыс. руб. В 1905 году В.Е. Архипов выбрал промысловое свидетельство 2-го разряда для розничной торговли.

Принимал активное участие в общественной жизни города — являлся членом городской Управы. В марте 1904 года он был избран городским головой на четырехлетие 1904—1908 гг., что свидетельствовало о его авторитете и уважении в обществе.

(Александр Старцев. Предприниматели Бийска // Бийский вестник. – № 3. – 2019. – С. 184.)

«11 июля. Преподаватель Бийского миссионерского катехизаторского училища Константин Никольский назначен на священническое место в село Усть-Чарышское, благоч. № 31.

13 июля. Учитель Тайнинской школы, Бийского уезда, Андрей Колоколов назначен исправляющим должность псаломщика в село Макарьевское Алтайской духовной миссии с тем, чтобы по возможности приложил свои познания в беседах с раскольниками.

13 июля. Диакон Созоповского стана Кузьма Укунаков, согласно прошению, назначен учителем алтайского языка при катехизаторском училище. В Созоп учителем назначен Георгий Апонаев...»

«РАСПОРЯЖЕНИЯ ЕПАРХИАЛЬНОГО НАЧАЛЬСТВА. По резолюции Его Преосвященства, Преосвященнейшего Макария, епископа Томского и Барнаульского, бывший благочинный миссионерских церквей, архимандрит Иннокентий (будущий архиепископ Бийский и Алтайский,

в миру Константин Павлович Соколов. — ред.) назначен помощником Начальника Алтайской миссии, с местопребыванием в Онгудайском миссионерском стане; благочинным миссионерских церквей и монастырей назначен бывший помощник по управлению миссией священник Петр Бенедиктов с предоставлением настоятельства при церкви Тихвинского монастыря — с 1 августа».

«14 июля. Священник Успенской церкви г. Бийска Николай Белосельский возведен в сан протоиерея».

**От редакции.** Сведения о священнике Николае Белосельском публиковались в рубрике «Наша история» (№ 9-10, 2021 (27), стр. 22).

«Окончивший полный курс в катехизаторском училище Василий Пашинцев назначен учителем миссионерской школы имени купца Сахарова в г. Бийске с возложением воспитательного надзора за живущими в архиерейском доме певчими с 1 августа».

«Окончивший курс Императорской придворной капеллы диакон Тимофей Лаптев назначен преподавателем пения в катехизаторское училище с 20 июля».

«Состоящий при Томской Спасо-Преобра-

женской церкви сверх штата священник Василий Климов принят в число братства Бийского архиерейского дома».

**От редакции.** Об отце Василии Климове журнал ранее писал в № 6, 2021 (24), стр. 9 и в № 9-10, 2021 (27), стр. 4.

«**Известия**. 12 июля псаломщик села Смоленского, благоч. № 25, Николай Озеревский скончался».

#### 110 лет назад

В августе 1912 года:

«УТВЕРЖДЕНЫ В ДОЛЖНОСТИ ЦЕР-КОВНОГО СТАРОСТЫ: ...2) к Пророко-Ильинской церкви села Бочкарей, Верх-Марушинского прихода Бийского уезда, крестьянин Димитрий Димитриев Волынкин...»

«О НАРОДНЫХ СУЕВЕРИЯХ. Наряду с замечательной религиозностью русского народа в той же Святой Руси уживаются самые дикие суеверия и предрассудки.

Наши предки, отличаясь сильной привязанностью к Православию, оставили вместе с тем и печальное наследие в виде разных суеверий, примет и заговоров. Само собой понятно, что такое двойное верование — остаток язычества,

| Въ Томскомъ увздъ благочиній 8, церквей            | 129.        |
|----------------------------------------------------|-------------|
| Въ Маріинскомъ увздъ благочиній 4, церквей         | 52.         |
| Въ Кузнецкомъ увздъ благочиній З, церквей          | 48.         |
| Въ Барнаульскомъ увздъ благоч. 9, церквей          | 130.        |
| Въ Каинскомъ увздъ благочиній 4, церквей           | 46.         |
|                                                    | 53.         |
| Въ Війскомъ увздъ благочиній 6, церквей            | 94.         |
| Съверные увзды Томской губерніи: Томскій,          |             |
| Маріинскій и Каинскій им'вють церквей              | 227.        |
| Съ присоединениемъ Кузнецкаго                      | 275.        |
| Южные увзды: Барнаульскій, Бійскій и Змвиногорскій | 277.        |
| Барнаульскій съ присоединеніемъ Кузнецкаго утзда.  | 178.        |
| Війскій съ присоединеніемъ Змѣиногорскаго уѣзда.   | 147.        |
| А съ присовокупленіемъ Кузнецкаго увзда            | 195.        |
| Итого самостоятельныхъ церквей                     | <b>552.</b> |
| Причтовъ                                           | <b>527.</b> |

который поддерживается духовной темнотой нашего простого человека...

Грустно и досадно становится, когда видишь, что мужичок в случае несчастия идет за помощью не в церковь, не к священнику, не в больницу, а к какому-нибудь знахарю-шарлатану, пользующемуся доверчивостью русского человека...

Всех деревенских знахарей можно разделить на два рода. Первый род знахарей — это безусловные плуты, которые сами прекрасно понимают, что от их заговоров не будет никакой пользы, и поддерживают присвоенное им звание "знахарей" исключительно потому, что это звание дает им большие выгоды. Это по большей части люди хитрые, даже умные, и слава о них, как о людях "дошлых" в деле знахарства идет далеко за пределы их жительства...

Другой род знахарей — это знахари, так сказать, наивные. Они совершенно убеждены в том, что заговоры их имеют действительную и непреложную силу... По их уверению, вся наука состоит в том, чтобы знать несколько заговоров, а также то, какая примета что означает, и что нужно проделать для исполнения желания... Если хочешь, чтобы водились деньги, не-

обходимо первый раз кукушку слушать с деньгами в кармане; чтобы родился хлеб, нужно "попа" или "дьячка" покатать по ниве. Советуя всё это, знахарь вполне убежден, что исполнение его совета влечет за собою обязательное осуществление желаемого...

Пастырям Церкви не достаточно ограничиваться "официальными" проповедями... Необходимы проповеди живые, приноровленные к пониманию слушателей и направленные против местных пороков».

«Учитель Быстро-Истокской церковно-приходской школы Евфимий Шубин назначен исправляющим должность псаломщика к церкви села Черно-Курьинского, благоч. № 38».

«Священники церквей сел Бийского уезда: Смоленского, благоч. № 25, Евгений Захваткин и Точиленского, того же благочиния, Иоанн Прибытков перемещены один на место другого».

От редакции. Сведения о священнике Иоанне Андреевиче Прибыткове были опубликованы в статье Ангелины Ситновой «История церкви села Точильного» (№ 10–11, 2020 (17), стр. 6–7).

Продолжение следует



Григорий Мясоедов. Деревенский знахарь. Фрагмент. 1860 г. Холст, масло. Саратовский государственный художественный музей им. А.Н. Радищева. Источник изображения: https://runivers.ru/gal/

#### СИМВОЛ ВЕРЫ

# О Никео-Щареградском Символе веры

Символ веры есть точное и краткое изложение вероисповедования православного христианина. Он состоит из 12 частей (членов). Он читается на церковнославянском языке, который является богослужебным в Русской Православной Церкви. Поэтому и учить, и читать его необходимо на этом языке.

1. Верую во единаго Бога Отца Вседержителя, Творца Небу и земли, видимым же всем и невидимым (по-иерковнославянски).

Верую в единого Бога Отца Вседержителя, Творца Неба и земли, видимого же всего и невидимого (по-русски).

2. И во единаго Господа Иисуса Христа, Сына Божия, Единороднаго, Иже от Отца рожденнаго прежде всех век; Света от Света, Бога истинна от Бога истинна, рожденна, несотворенна, единосущна Отцу, Имже вся быша.

И в единого Господа Иисуса Христа, Сына Божия, Единственного рожденного, Который рожден от Отца прежде всех веков: Света от Света, Бога истинного от Бога истинного, рожденного, не сотворенного, одной сущности с Отцом, Которым всё приведено в бытие.

3. Нас ради человек и нашего ради спасения сшедшаго с Небес, и воплотившагося от Духа Свята и Марии Девы, и вочеловечшася.

Ради нас людей и ради нашего спасения сошедшего с Небес, и воспринявшего плоть от Духа Святого и Марии Девы, и ставшего человеком.

4. Распятаго же за ны при Понтийстем Пилате, и страдавша, и погребенна.

Распятого же за нас при Понтии Пилате, и страдавшего, и погребенного.

5. И воскресшаго в третий день по Писанием.

И воскресшего в третий день согласно Писаниям.

6. И возшедшаго на Небеса, и седяща одесную Отца.

И восшедшего на Небеса, и сидящего по правую сторону Отца.

7. И паки грядущаго со славою судити живым и мертвым, Егоже Царствию не будет конца.

И снова грядущего со славою, чтобы судить живых и мертвых, Его же Царству не будет конца.

8. И в Духа Святаго, Господа, Животворящаго, Иже от Отца исходящаго, Иже со Отцем и Сыном спокланяема и сславима, глаголавшаго пророки.

И в Духа Святого, Господа, творящего жизнь, от Отца исходящего, совместно с Отцом и Сыном поклоняемого и прославляемого, говорившего через пророков.

9. Во едину Святую, Соборную и Апостольскую Церковь.

В единственную Святую, Вселенскую и Апостольскую Церковь.

10. Исповедую едино крещение во оставление грехов.

Провозглашаю вслух одно крещение для уничтожения грехов.

11. Чаю воскресения мертвых,

Ожидаю воскресения мертвых,

12. и жизни будущаго века. Аминь.

и жизни будущего века. Аминь (истинно так).

Со времен апостольских христиане пользовались «символами веры» для того, чтобы напоминать самим себе основные истины христианской веры. В древней Церкви существовало несколько кратких символов веры. В четвертом веке, когда появились ложные учения о Боге Отце, Боге Сыне и о Боге Духе Святом, возникла необходимость прежние символы пополнить и уточнить. Таким образом, возник ныне употребляемый Православной Церковью Символ веры. Он был составлен Отцами первого и второго Вселенских Соборов. Первый Вселенский Собор состоялся в городе Никее в 325 году по Рождестве Христовом для утверждения истинного учения о Сыне Божием против ложного учения Ария, считавшего, что Сын Божий создан Богом Отцом. На этом Соборе были приняты первые семь членов Символа. Остальные пять — на втором Вселенском Соборе, состоявшемся в Константинополе в 381 году для утверждения истинного учения о Святом Духе против лжеучения Македония, отвергавшего Божественное достоинство Духа Святого. По названию городов, в которых собирались отцы двух первых Вселенских Соборов, Символ веры наименован Никео-Цареградским.

В первом члене Символа веры говорится о Боге Отце, далее, со второго по седьмой включительно – о Господе Иисусе Христе, в восьмом члене Символа – о Боге Духе Святом, в девятом – о Церкви, в десятом – о крещении, в одиннадцатом и двенадцатом членах Символа веры – о воскресении мертвых и вечной жизни.

#### Алексей Степанович Хомяков

## Церковь одна

Продолжение. Начало в №№ 3, 4, 5, 6-7, 2022

В очередном выпуске рубрики продолжается публикация работы выдающегося русского православного богослова, историка, публициста и поэта, представителя раннего славянофильства. Вот как об этом произведении А.С. Хомякова отзывался религиозный писатель Сергей Фудель: «"Церковь одна" Хомякова — небольшая работа, сделавшая эпоху в православной мысли. В каком-то смысле она напомнила Церкви ее собственную природу: природу Тела Христова, духовной реальности, союза любви, то, что Шмеман назвал "переоткрытием Церкви в ее мистическо-сакраментальной сущности"».

#### 5. Писание и Предание

Дух Божий, живущий в Церкви, правящий ею и умудряющий ее, действует в ней многообразно: в Писании, Предании и в деле, ибо Церковь, творящая дела Божии, есть та же Церковь, которая хранит Предание и писала Писание. Не лица и не множество лиц в Церкви хранят предание и пишут, но Дух Божий, живущий в совокупности церковной. Потому ни в Писании искать основы Преданию, ни в Предании доказательств Писанию, ни в деле оправдания для Писания и Предания — нельзя и не должно. Вне Церкви живущему непостижимо ни Писание, ни Предание, ни дело. Внутри же Церкви пребывающему и приобщенному к духу Церкви единство их явно по живущей в ней благодати.

Не предшествует ли дело Писанию и Преданию? Не предшествует ли Писанию Предание? Не угодны ли были Богу дела Ноя, Авраама, родоначальников и представителей ветхозаветной Церкви? И не существовало ли предание у прародителей, начиная от первого родоначальника Адама? Не дал ли Христос свободу человекам и словесное учение, прежде чем апостолы, своими Писаниями, засвидетельствовали дело искупления и закон свободы? Посему между преданием, делом и Писанием нет противоречия, а совершенное согласие. Ты понимаешь Писание, так как хранишь Предание и творишь дела угодные мудрости, в тебе живущей. Но мудрость, живущая в тебе, не есть тебе данная лично, но тебе, как члену Церкви, и дана тебе отчасти, не уничтожая совершенно твою личную ложь; дана же Церкви в полноте истины и без примеси лжи. Посему не суди Церковь, но повинуйся ей, чтобы не отнялась от тебя мудрость.

Всякий, ищущий доказательств церковной истины, тем самым или показывает свое сомнение и исключает себя из Церкви, или дает себе вид сомневающегося, и в то же время сохраняет надежду доказать истину и дойти до нее собственной силой разума; но силы разума не доходят до истины Божией, и человеческое бессилие делается явным

в бессилии доказательств. Принимающий одно Писание и на нем одном основывающий Церковь, действительно отвергает Церковь и надеется создать ее снова собственными силами; принимающий только Предание и дело, унижающий важность Писания действительно отвергает также Церковь и становится судьей Духа Божия, говорившего Писанием. Христианское же знание не есть дело разума пытающего, но веры благодатной и живой. Писание есть внешнее и Предание внешнее, и дело внешнее; внутреннее же в них есть один Дух Божий. От одного Предания, от Писания, от дела может человек почерпать только знание внешнее и неполное, которое может только в себе содержать истину, ибо отправляется от истины, но в то же время и необходимо ложно, потому что оно неполно. Верующий знает Истину, неверующий же не знает ее или знает ее знанием внешним и несовершенным. Церковь не доказывает себя ни как Писание, ни как Предание, ни как дело, но свидетельствуется собой, как и Дух Божий, живущий в ней, свидетельствует собой в писании.

Не спрашивайте Церковь: какое Писание истинно, или какое Предание истинно, какой собор истинен, какое дело угодно Богу, ибо Господь Иисус Христос знает Свое достояние, и Церковь, в которой живет Он, знает внутренним знанием и не может не знать своих проявлений. Священным Писанием называется собрание ветхозаветных и новозаветных книг, которые Церковь признает своими. Но нет предела писанию, ибо всякое писание, которое Церковь признает своим, есть Священное Писание. Таковы, по преимуществу, исповедания соборов и особенно Никео-Константинопольского (Никео-Цареградский Символ веры – ред.). Пребывает до нашего времени Священное Писание и, если угодно Богу, будет еще Священное Писание. Но не было и не будет никогда в Церкви никакого противоречия, ни в писании, ни в предании, ни в деле; ибо во всех трех единый и неизменный Христос.

Продолжение в следующем номере

#### ВОПРОС СВЯЩЕННИКУ

# «Я пойду в рай!»

В редакцию журнала поступил вопрос от жительницы города Бийска Анны. Нашей читательнице отвечает руководитель епархиального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и средствами массовой информации иерей Георгий Степанищев.

#### Анна переживает:

— Перед началом каждого многодневного поста я принимаю решение никого не осуждать. Идет Успенский пост, и в который раз понимаю, что не справляюсь с поставленной задачей. Про таких как я говорят: человек преклонных лет, поэтому хорошо осознаю, что времени на исправление у меня всё меньше и меньше. Возможно ли справиться с этим коварным грехом?

#### Отвечает отец Георгий:

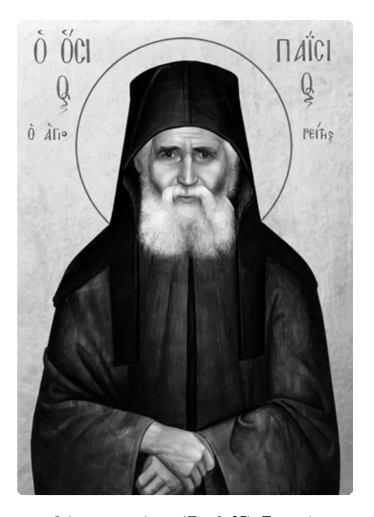
— Здравствуйте, Анна! Вы на верном пути. Не оставляйте своих усилий, не сдавайтесь и ни в коем случае не отчаивайтесь. Ходите в храм, обязательно исповедуйтесь и причащайтесь, просите у Бога помощи в духовной брани.

В укрепление Вам и всем нашим читателям позволю себе напомнить историю, рассказанную однажды преподобным Паисием Святогорцем:

«Некогда один мирянин пришел в Кавсокаливский скит, чтобы стать монахом. Однако скитские отцы не принимали его, потому что кроме лености и нерадения он имел еще и скандальный характер, так что постоянно создавал проблемы. Но поскольку ему нравился скит, он упросил отцов оставить его жить с ними без монашеского пострига, за что обещал иногда помогать им.

Так в лености и нерадении и провел он свою жизнь, пока не пробил его смертный час. Отцы, желая его утешить, неотлучно пребывали возле его смертного одра.

И вот умирающий пришел в исступление и начал делать какие-то знаки. Отцы не могли понять, что с ним происходит. Когда он пришел в себя, то поведал им нечто страшное: "Видел я Архангела Михаила, держащего хартию, в которой были записаны все мои грехи. Он сказал мне: "Видишь? Всё, что здесь записано, сделал ты. Поэтому готовься идти в ад". Тогда я говорю ему: "Посмотри-ка, есть ли среди всего этого грех осуждения?" Архангел поискал и говорит мне: "Нет". — "Значит, — говорю я ему, — я не должен идти в ад, согласно словам Господа: Не судите, и не будете судимы, не осуждайте,



и не будете осуждены (Лк. 6, 37). Тогда Архангел Михаил разорвал хартию с моими грехами. Так что, отцы, я пойду в рай. Когда вы мне сказали, что я не подхожу для того, чтобы быть скитским монахом, я начал работать как мирской и ходить в церковь только по праздникам. Однажды я услышал слова Евангелия: Не судите, да не судимы будете (Мф. 7, 1). Тогда я сказал себе: "Окаянный, исполни хотя бы это", — что и спасло меня без других трудов". Лишь только он рассказал это, Архангел Михаил принял его душу».

Пусть этот удивительный случай послужит укреплению Вашей решительности в преодолении греха осуждения.

Помощи Божией Вам и всем нашим читателям!

# **Ваше Преосвященство, дорогой владыка Серафим!**



Сердечно поздравляем Вас со знаменательной датой – 30-летием иерейской хиротонии!

23 августа 1992 года архиепископ Калужский и Боровский Климент рукоположил Вас в сан иеромонаха. Но сегодня Вы — не просто пастырь, Вы — архипастырь! 4 декабря 2015 года в Успенском соборе Московского Кремля состоялась Ваша архиерейская хиротония. Тогда Вы, как получивший епископство, взошли на высшую степень священства.

«...Управлять служителями — подлинная сеть пагубы... Сверх того надобно заботиться об имуществе, всегда иметь на плечах кесарево бремя... Надобно проводить время среди волнений многолюдного собрания, близ высоких седалищ, с которых решаются людские распри, надобно выслушивать громкие возражения противника, или по закону терпеть скорби в запутанных сетях. Вот бремя, вот труд!» — восклицает святитель Григорий Богослов. Нам лишь отчасти доступно осознание тягот этого бремени.

Дорогой Владыка! Все мы искренне желаем Вам неоскудевающей помощи Божией в Ваших архипастырских трудах во благо Матери-Церкви и Бийской епархии!

Да сохранит Вас Господь в добром здравии на многая и благая лета!

Руководитель и сотрудники отдела ВЦО и СМИ,

редакционная коллегия и читатели «Бийских епархиальных ведомостей»

#### СОДЕРЖАНИЕ

| Новости епархии. Иван Литвинов. «Стяжайте детский дух!»                        | 3 |
|--------------------------------------------------------------------------------|---|
| Религиозное образование. Татьяна Сизинцева. Храм глазами детей                 |   |
| <b>Духовная жизнь.</b> Сергей Аснис. Записки крестоходца. <i>Продолжение</i>   |   |
| <b>350-летие со дня рождения Петра І.</b> Иван Литвинов. Богоугодное намерение |   |
| Наша история. О чем писали «Томские епархиальные ведомости»                    |   |
| Символ веры. О Никео-Цареградском Символе веры                                 |   |
| Алексей Хомяков. Церковь одна. Продолжение                                     |   |
| Вопрос священнику. Иерей Георгий Степанишев. «Я пойду в рай!»                  |   |

**На обложке 1:** Внутреннее убранство храма великомученика и целителя Пантелеимона в день престольного праздника. Город Белокуриха. 9 августа 2022 г. Фото Сергея Доровских.

На обложке 2: Преосвященный Серафим, епископ Бийский и Белокурихинский, выступает с приветственным словом на кинофестивале «Храм глазами детей». Центральная библиотека им. В.М. Шукшина. Город Бийск. 20 августа 2022 г. Фото Сергея Доровских.

На обложке 3: Выступление вокально-хорового ансамбля «Радость» храма Покрова Божией Матери (БПО «Сибприбормаш»). Центральная библиотека им. В.М. Шукшина. Город Бийск. 20 августа 2022 г. Фото Сергея Доровских.

**На обложке 4:** Серебряная рака святого благоверного князя Александра Невского, печальника и собирателя Земли Русской. Гравюра К. Кронвальда по рисунку Е. Вернера // Нива. — 1870. — № 28. — С. 337.

# Одобрено Синодальным отделом по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ Свидетельство № 331 от 15 сентября 2021 г.

#### Журнал «Бийские епархиальные ведомости»

№8 (36) (август) 2022. Дата выхода номера: 15 сентября 2022 года. Тираж 999 экз. Цена договорная.

Учредитель - Бийская епархия Русской

Православной Церкви (Московский Патриархат).

Главный редактор — Преосвященнейший Серафим, епископ Бийский и Белокурихинский.

#### Редакционная коллегия:

Исполнительный редактор — Иван Литвинов, иерей Георгий Степанищев, руководитель отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ, Павел Коваленко, кандидат исторических наук, директор Музея истории Алтайской духовной миссии. Компьютерная верстка — Константин Шипулин. Корректор — Татьяна Сизинцева.

#### Адрес редакции:

659300, Алтайский край, г. Бийск, ул. Советская, 13, тел. 8(3854)30-26-58.

Эл. почта: biysk.eparhia-sinfo@mail.ru

Издатель – Отдел Бийской епархии

по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ.

Отпечатано – РОАК ОООП «ОЛС»

659333, Алтайский край, г. Бийск, пер. Муромцевский, 2.

Редакция может не разделять точку зрения авторов

публикуемых материалов, не дает гарантии опубликования присылаемых материалов,

не рецензирует и не возвращает их.

Уважаемые читатели!

Убедительно просим вас не использовать настоящее издание для хозяйственных целей.



